
O FINANCIAMENTO INTERNACIONAL DO ABORTO 
 

ENTREVISTA COM FRANCES KISSLING,  
PRESIDENTE DAS CATÓLICAS PELO DIREITO DE DECIDIR,  

REVELA A HISTÓRIA DA ORGANIZAÇÃO  
E O FINANCIAMENTO INTERNACIONAL DO ABORTO 

 
http://www.smith.edu/libraries/libs/ssc/prh/transcripts/kissling-trans.html  

 
Resenha da entrevista concedida em setembro de 2002,  

em Washington, D.C.  
 

 
 

1. INTRODUÇÃO. 
 
Em 2002 Frances Kissling concedeu uma entrevista de mais de sete horas de duração narrando a 

história da organização da qual ela é presidente até hoje.  
 
Kissling é a presidente da Catholics for Free Choice, ou Católicas pelo Direito de Decidir, uma 

organização internacional sediada em Washington que hoje trabalha na promoção do aborto em todos 
os países da América Latina, na União Européia e acaba de iniciar a sua implantação nos países da 
África.  

 
De Católicas elas possuem apenas o nome, propositalmente escolhido para confundir. Seu 

verdadeiro objetivo é a implantação definitiva e irreversível da prática do aborto em todo o mundo, 
para o que são financiadas, juntamente com uma numerosa rede de outras ONGs que atuam em um só 
conjunto para este mesmo fim em todo o globo, por uma fabulosa quantidade de fundações que 
definem as estratégias, financiam o trabalho e não costumam aparecer para o público.  

 
A entrevista é grande e o texto apresentado abaixo, embora bem menor que o original, é ainda 

um pequeno resumo. Mesmo assim, os leitores são exortados a evitar a simples vista de olhos e estudar 
este texto com atenção. A entrevista é importante não tanto por causa do enredo da história principal, 
que é a carreira de Kissling e a fundação das Catholics for Free Choice, mas pela extraordinária riqueza 
de detalhes paralelos que vão sendo mencionados ao longo da narrativa. O pano de fundo de toda a 
narrativa é a onipresença das fundações que financiam internacionalmente o aborto nas decisões que 
aparentemente são tomadas pelas ONGs. Estas ONGs são as que aparentam decidir o que será feito e as 
que aparecem para o público e, mesmo assim, apenas para um pequeno público. Nos países latino 
americanos poucos conhecem estas ONGs, e o gigantesco trabalho que elas desenvolvem em nosso 
território para promover o aborto e o quanto elas penetraram em todas as instâncias estratégicas da 
política governamental, sem se importarem com o que pensa a respeito o povo que freqüentemente e 
ennganosamente  afirmam representar. Mesmo sendo poucos os que as conhecem, muito menos são os 
que conhecem as Fundações que traçam as suas estratégias, que lhes financiam todo o trabalho e que 
estão todas sediadas no estrangeiro. Mesmo para Frances Kissling, que está no coração deste trabalho, 



 2

como se depreende claramente de suas palavras, as verdadeiras intenções destas fundações das quais 
ela recebe o dinheiro para desenvolver suas atividades, estão envoltas em muitas dúvidas.  

 
Para incentivar a leitura deste condensado, pensamos que seria interessante chamar a atenção do 

leitor para a importância de alguns destes detalhes que aparecem ao longo da história. Esperamos com 
isto incentivar o leitor a um estudo sério deste documento e também, posteriormente, ao estudo deste 
mesmo assunto.  

 
 

2. FINANCIAMENTO INTERNACIONAL DO ABORTO ILEGAL NA ITÁLIA.  
 
Conforme pode ser lido em seu depoimento, depois de ter sido diretora de clínicas de aborto nos 

Estados Unidos, Kissling foi chamada pelas fundações que financiam a promoção mundial do aborto 
para dirigir-se à Itália e convencer as feministas locais, bem como o Partido Radical, já responsável, na 
época, pela aprovação do divórcio e agora tentando obter a legalização do aborto na Itália, a aceitar 
dinheiro americano para o estabelecimento de uma rede de clínicas clandestinas de aborto no país. Na 
verdade estas fundações, diz Kissling, tinham pessoas que viajavam em todo o mundo tentando 
convencer médicos locais a receber dinheiro para que abrissem clínicas ilegais de aborto. Kissling 
afirma que as feministas, em conjunto com o Partido Radical, já eram responsáveis por algumas 
clínicas clandestinas italianas, mas as Fundações americanas estavam dispostas a financiar muito mais.  

 
 
 

3. FINANCIAMENTO DO ABORTO NOS ESTADOS UNIDOS.  
 
A IPPF (International Planned Parenthood Federation), é uma organização multinacional, 

fundada em Londres por movimentos feministas, na década de 50, para promover o aborto em todo o 
mundo. Hoje a filial americana da IPPF é proprietária de uma rede que abarca 20% de todas as clínicas 
de aborto nos Estados Unidos e é a maior provedora de abortos na América do Norte. Mas até a total 
legalização do aborto nos Estados Unidos, ocorrida em 1973, quando a decisão Roe x Wade da 
Suprema Corte de Justiça legalizou o aborto até os nove meses em todo o território americano, a IPPF 
apenas trabalhava pela legalização da prática e não queria entrar diretamente no negócio das clínicas, 
para não ser estigmatizada. Kissling afirma que foram as fundações que obrigaram a IPPF a entrarem 
diretamente no negócio da fundação e gerenciamento do próprio aborto, tornando-se a maior provedora 
de abortos na América e do mundo.  

 
 
 

4. FINANCIAMENTO DO ABORTO ILEGAL NO MUNDO EM DESENVOLVIMENTO. 
 
O IPAS é uma organização internacional, fundada em meados dos anos 70 pelos primeiros 

diretores do programa de controle populacional da USAID (United States Agency for International 
Development). Possui sua sede central na Carolina do Norte, nos Estados Unidos. Atualmente, com a 
conivência das autoridades da saúde brasileiras, ministra cursos de técnicas de aborto a mais de mil 
novos médicos por ano no Brasil. A desculpa é que os cursos são para capacitar os médicos a 
realizarem abortos em casos de estupro, mas a verdade é que a instituição quer formar quadros para 
abortos em qualquer circunstância. Em janeiro de 2007 foi ministrado pelo IPAS um curso de técnicas 



 3

de abortos em Manaus, na Maternidade Ana Braga. Em fevereiro de 2007 no Rio de Janeiro, no 
Hospital Fernando de Magalhães no bairro de São Cristóvão, novamente Manaus na Maternidade 
Moura Tapajós, na Santa Casa de Sobral no Ceará, em Palmas no Tocantins, em São Paulo, no Hospital 
da UNIC em Cuiabá, e dois em Goiânia, um deles na Santa Casa de Goiânia. Em Março de 2007 foi 
dado um curso de técnicas de aborto no Hospital Universitário de Santa Maria, no Rio Grande do Sul. 
Em abril de 2007 estão previstos mais dois cursos no Instituto de Perinatologia da Bahia em Salvador. 
E em Maio de 2007 está previsto outro na própria Secretaria Estadual da Saúde em Boa Vista, 
Roraima.  

 
http://www.ipas.org.br/agenda.html  

 
Mas nos anos 70 o IPAS era apenas um instituto norte americano de aconselhamento para a gravidez e, 
embora já promovesse a prática do aborto, tal como a IPPF, também o IPAS não queria entrar no 
negócio da fundação e gerenciamento de clínicas.  

 
Segundo Kissling, as mesmas fundações que obrigaram a IPPF a fundarem e gerenciarem redes 

de clínicas de aborto nos Estados Unidos, naquela mesma época obrigaram também o IPAS a fazer o 
mesmo nos países em desenvolvimento, onde o aborto é ilegal. Como Kissling tinha experiência 
anterior no gerenciamento de clínicas de aborto e já havia feito um trabalho na Itália junto ao Partido 
Radical como representante das fundações que promovem a prática, ela foi a escolhida para implantar 
as primeiras clínicas de aborto do IPAS fora dos Estados Unidos. Com o financiamento das Fundações, 
mas trabalhando para o IPAS, Kissling conta como venceu a resistência dos médicos austríacos e abriu 
a primeira clínica de abortos na Áustria, onde o aborto já estava legalizado, mas nenhum médico 
ousava abrir o primeiro serviço. Em seguida ela conta como dirigiu-se para o México, onde conseguiu 
abrir para o IPAS uma clínica de aborto ilegal na capital deste país.  

 
Não é a primeira vez que os promotores da legalização do aborto afirmam estarem 

mancomunados com a promoção do aborto clandestino. Em abril de 2005 a senadora uruguaia 
feminista Margarita Percovich, membro do Fórum de Gênero das Américas, concedeu uma entrevista 
ao jornal Página 12 da Argentina, em que resenhou as estratégias e os sucessos do movimento a favor 
do aborto no Uruguai e enumerou entre as conquistas de 2004 a derrubada da onda de fechamentos por 
parte da polícia das clínicas de aborto clandestino. Tomado de surpresa pela declaração e, não 
conseguindo entender se havia ouvido corretamente, o repórter perguntou à senadora:  

 
"Excelência, ao que a Sra. está se referindo?" 

 
E a senadora respondeu:  

 
"O Uruguai sempre se virou bem com o aborto. As mulheres não sabiam usar 
anticoncepcionais, mas faziam os abortos nas clínicas e não havia problemas. 
Isto foi até os anos 90, quando a coisa se endureceu. Setores conservadores 

dentro da Igreja e um arcebispo italiano recém nomeado se meteram no 
Ministério da Saúde e fizeram pressão sobre o Ministério do Interior. Então 

começou a perseguição aos lugares onde se faziam abortos. Mas [no ano 
passado] conseguimos acabar com isso". 

 
http://www.chasque.net/frontpage/aborto/2005/01noti001.htm  



 4

 
 

5. COMO AS FUNDAÇÕES DECIDEM AS POLÍTICAS  
A SEREM SEGUIDAS PELOS PROVEDORES DE ABORTO.  

 
O papel decisivo das Fundações que não aparecem ostensivamente fica evidenciado mais 

adiante quando Kissling se vê envolvida no centro de uma disputa entre alguns sindicatos de 
provedores de aborto quer haviam se formado nos Estados Unidos, cada um defendendo uma política 
diferente sobre o modo como deveria ser conduzido o negócio do aborto. É significativo que a decisão 
final não veio do consenso entre os próprios envolvidos no assunto, mas do fato que, em um 
determinado momento, as fundações, em particular John Rockefeller III, decidiram financiar 
pesadamente apenas um dos lados envolvidos, o qual acabou vencendo em poucos meses aos demais e 
contratando a própria Kissling para compor o quadro de seus dirigentes.  

 
 
 
 

6. O VERDADEIRO OBJETIVO DAS FUNDAÇÕES.  
 
Mais intrigante ainda são as inúmeras vezes em que, em suas mais de sete horas de depoimento, 

Kissling afirma desconfiar das verdadeiras intenções das entidades que apóiam e financiam o seu 
trabalho. Feminista e defensora convicta do aborto, Kissling quer que as mulheres tenham o direito de 
abortar porque são elas que devem decidir se devem ou não ter um filho. Mas ela estranha 
constantemente ao longo de todo o texto que, embora as Fundações não a contradigam e a apóiem, elas 
parecem mais interessadas em diminuir a população mundial do que em promover os direitos das 
mulheres e o próprio direito ao aborto. Kissling afirma que tudo isto é "muito complicado" e que ela 
própria não consegue entender o que realmente está acontecendo. Kissling narra que na Conferência 
sobre População, promovida pela ONU no Cairo em 1994, houve uma mudança de paradigma, quando 
ficou decidido que a ênfase das questões populacionais passaria do próprio problema populacional para 
a defesa dos direitos sexuais e reprodutivos das mulheres. Mas ela própria, que participou da 
Conferência, passou a perguntar nos bastidores aos principais organizadores do evento:  

 
"Se fosse provado que a promoção dos direitos reprodutivos tivesse como 

resultado um maior número de bebês, nós ainda continuaremos lutando por 
estes direitos?" 

 
E é a própria Kissling que afirma em seguida:  
 

"Eu perguntei isto para um mundo de pessoas [naquela Conferência], e a 
maioria não quis responder a estas perguntas quando eu as fiz". 

 
Segundo Kissling, um dos dilemas de algumas feministas hoje é que elas não sabem se podem acreditar 
se realmente foi "adotado um novo paradigma", ou se o trabalho delas não está sendo usado apenas 
como mais uma estratégia disponível entre muitas para promover a redução populacional. M outras 
palavras, se, portanto, conforme conjectura Kissling,  

 
"isso não é tudo parte de um discurso e parte de uma  



 5

estratégia para reduzir a população". 
 

Kissling conclui uma destas digressões com uma expressão que, sem dizer nada, não poderia explicar 
melhor como ela vê, ou não consegue ver claramente, a questão:  

 
"É tudo muito complicado". 

 
 
 
 

7. O VERDADEIRO INTERESSE DAS FUNDAÇÕES  
EM PROMOVER O TRABALHO DAS CDDS.  

 
No final dos anos 70 e no início dos anos 80, Kissling tornou-se presidente das Católicas pelo 

Direito de Decidir, uma organização que até aquele momento existia quase que apenas nominalmente. 
Aqui outra vez pode-se perceber a onipresença das Fundações que se dedicam ao financiamento do 
aborto.  

 
Nas palavras de Kissling, as Católicas pelo Direito de Decidir eram a menor entre as 

organizações então existentes destinadas à promoção do aborto, mas já contavam com um orçamento 
anual de um quarto de milhão de dólares, obtido inicialmente junto às mesmas Fundações que haviam 
financiado, alguns anos antes, a entrada da IPPF e do IPAS no mundo da rede das clínicas de aborto e 
com as quais ela já havia trabalhado.  

 
Mas foi apenas quando as Católicas receberam uma doação simbólica de 20 mil dólares da 

Fundação Ford que a organização decolou. A doação era insignificante, mas, no dizer de Kissling,  
 

"isto representou um ponto de virada, isto é, o fato de ter recebido uma 
doação da Fundação Ford. Isto significava que tínhamos sido finalmente 

admitidas naquele [outro] mundo". 
 

Segundo uma reportagem publicada pelo New York Times em 27 de fevereiro de 2007,  
 

"hoje o orçamento [anual] das Católicas pelo Direito de Decidir [apenas a 
seção norte americana] é de três milhões de dólares, amplamente financiado 

por Fundações bem conhecidas, entre as quais a Fundação Ford". 
 

[Backing abortion rights while keeping the faith: 
http://www.nytimes.com/2007/02/27/us/27choice.html?pagewanted=2&_r=1].  

 
A filial mexicana das Católicas pelo Direito de Decidir conta com um orçamento de um milhão de 
dólares anuais, e a filial brasileira, a maior depois da mexicana, fundada nos anos 90 com a ajuda da 
Fundação MacArthur, está bem próxima disto.  

 
Por que tanto interesse em promover esta organização? Kissling em sua entrevista não conta o 

que aconteceu depois do ponto de virada em que entraram para o outro mundo cuja porta de entrada foi 
a doação da Fundação Ford.  



 6

 
Entre os empreendimentos das Católicas nos anos seguintes estiveram a organização iniciada 

em 1999 de uma campanha mundial chamada "See Change" ("Sé Mude") para destruir a influência 
da Santa Sé no debate relacionado com o aborto dentro da ONU, exigindo que as Nações Unidas 
deixassem de reconhecer o Vaticano como um estado independente e o rebaixasse ao status de uma 
simples organização não governamental, como as próprias CDDs. A campanha contou com o apoio de 
milhões de dólares provenientes da Ford Foundation, da Hewlett Foundation, da Packard Foundation, 
da Buffet Foundation, e outras. Terminou dois anos depois, quando, apesar de todo o dinheiro 
envolvido, a Assembléia Geral da ONU confirmou por unanimidade o status da Santa Sé.  

 
http://www.seechange.org/  

 
http://www.c-fam.org/index.php?option=com_content&task=view&id=549&Itemid=102  

 
Atualmente as Católicas pelo Direito Decidir estão desenvolvendo, em parceria com o Centro de 
Defesa dos Direitos Reprodutivos de Nova York e com a Rede da União Européia de Peritos em 
Direitos Fundamentais, um trabalho de pressão sobre a União Européia, que tem como objetivo a 
revogação das várias concordatas entre os países membros europeus e a Santa Sé, e também extinguir, 
na União Européia, o direito à objeção de consciência por parte dos médicos que alegam motivos éticos 
para se recusarem a realizar abortos. O Centro de Defesa de Direitos Humanos de Nova York, que 
trabalha em parceria com as CDDs, é uma das muitas outras organizações que tem o apoio financeiro 
das mesmas Fundações que sustentam o trabalho de Kissling. Segundo as denúncias feitas 
recentemente por Alberto Monteiro, foi o Centro de Defesa de Direitos Humanos de Nova York a 
organização que orquestrou cinco anos atrás a legalização do aborto no Nepal, conforme pode ser lido à 
página 28 do seguinte relatório:  

 
http://www.reproductiverights.org/pdf/pdf_CRRannual2002.pdf  

 
O Centro foi também quem orquestrou, no ano passado, a legalização do aborto na Colômbia:  

 
http://www.hazteoir.org/documentos/InformeAbortoIberoamericaDiciembre2006.pdf  

 
e agora está treinando uma equipe de 15 advogados, em parceria com a Federação Polonesa de 
Mulheres e a Universidade de Varsóvia, para derrubar a posição a favor da vida do governo polonês 
junto à Corte Européia de Direitos Humanos:  

 
http://www.crlp.org/ww_eu_poland.html  

 
Mas se Kissling não revela a história do que aconteceu depois de sua entrada no outro mundo pós 
reconhecimento da Fundação Ford, o interesse que está por trás do apoio milionário a este tipo de 
iniciativa está claramente delineado na sua entrevista. O problema não é diretamente com a Igreja 
Católica. O problema é a questão da implantação do aborto em todo o mundo de uma forma 
irreversível.  

 
Segundo Kissling, a grande idéia por trás de seu trabalho, que granjeou o apoio de tantas 

fundações, consiste no reconhecimento de que enquanto os movimentos se limitarem apenas a 
legalizarem o aborto, nenhuma conquista legal poderá ser definitiva. O direito ao aborto somente será 
definitiva e irreversivelmente estabelecido entre as mulheres quando, mais do que a legislação, puder 



 7

ser derrubada a própria moralidade do aborto, e nisto a Igreja Católica não passa apenas de um alvo 
instrumental.  

 
"A moral católica é a mais desenvolvida", 

 
diz Kissling.  

 
"Se você puder derrubá-la, derrubará 
 por conseqüência todas as outras". 

 
Nas palavras de Kissling:  

 
"As pessoas neste país questionaram a legalidade do aborto, mas de tal 

maneira que não questionaram o tema da moralidade. A incapacidade de 
tratar esta questão no nível moral é uma grave ameaça para o sucesso a 
longo prazo do movimento a favor do aborto. Você nunca realmente irá 

vencer definitivamente se a questão da moralidade for levantada [tal como ela 
é apresentada hoje]. Se nós, como movimento, tivermos que tratar de 

moralidade na questão do aborto, nós perderemos, porque o discurso moral é 
controlado pelos homens e pela religião, e é construído contra as mulheres. O 
argumento dos bispos diz que o aborto é um assassinato, que abortar é matar 

e que a vida começa na concepção. Mas é esta perspectiva católica o lugar 
certo onde começar o trabalho, porque a posição católica é a mais 

desenvolvida. Assim, se você puder refutar a posição católica, você refutou 
todas as demais. Nenhum dos outros grupos religiosos realmente têm 

declarações tão bem definidas sobre a personalidade, quando a vida começa, 
fetos e etc. Assim, se você derrubar a posição católica, você ganha". 

 
 
 
 

8. A EXPANSÃO DAS CDDs NA AMÉRICA LATINA  
E A INTRODUÇÃO DOS MOVIMENTOS FEMINISTAS NA ONU.  

 
Na última parte de seu depoimento Kissling explica como o movimento expandiu-se 

mundialmente. Embora se auto-denominem católicas, decidiram iniciar sua expansão por toda a 
América Latina através do Uruguai, por ser  

 
"um excelente ponto de partida", 

 
já que   

 
"é o país menos católico em toda a América Latina, um estado moderno 

fundado pela maçonaria  e que por isso mesmo nunca teve laços profundos 
com a Igreja. Ali, portanto, não havia barreiras para o nosso trabalho, pois os 

bispos não tinham tanto poder como em outros países". 
 



 8

Mas esta expansão internacional, afirma Kissling, não teria sido possível sem o apoio financeiro da 
Fundação Ford. Foi a Fundação Ford, "a nossa principal ajuda", continua Kissling, quem, na pessoa 
do Dr. José Barzelatto, um médico chileno que na época era o diretor do programa populacional da 
Fundação Ford, quem compreendeu todo o enorme potencial da organização para a operacionalização 
dos novos objetivos populacionais da Fundação.  Ademais, as CDDs podiam implantar grupos fortes no 
Brasil, no México, coordenados por um escritório central no Uruguai.   

 
José Barzelatto foi o autor do famoso relatório intitulado "Saúde Reprodutiva: uma Estratégia 

para os anos 90", que reorientou completamente todo o trabalho em que a Fundação Ford estava 
profundamente envolvida, desde os anos 60, no sentido de controlar o crescimento populacional 
mundial. O relatório descrevia os passos necessários para fundamentar uma estratégia inteiramente 
nova, que incluiria a promoção do aborto, através do conceito dos direitos sexuais e reprodutivos. Nos 
primeiros dez anos que sés seguiram à publicação deste relatório a Fundação gastou, para sua 
implementação, cento e vinte e cinco milhões de dólares, utilizados para criar e financiar organizações 
feministas em todo o mundo para promoverem os direitos sexuais e reprodutivos que, segundo a 
Fundação, não poderiam omitir-se em incluir o direito ao aborto. Foi o dinheiro da Fundação Ford que 
possibilitou a IWHC [International Women Health Coalition] coordenar a invasão, que se verificou ao 
longo da  década de 90, das organizações feministas dentro da ONU. Isto começou a dar-se, de um 
modo sistemático, a partir da  Conferência Populacional realizada no Cairo em 1994, o evento que 
criou o conceito de direitos sexuais e reprodutivos e a estratégia segundo a qual, conforme afirma o 
documento oficial aprovado pela Conferência,  os serviços oferecidos pelos governos em saúde 
reprodutiva, incluindo o aborto, deveriam ser supervisionados e controlados pelas ONGs feministas. 
Estas, porém, por sua vez, - e isto o documento aprovado não menciona -, seriam mantidas e 
financiadas pelas grandes fundações internacionais que promovem o controle populacional e o aborto, 
entre as quais estão a Fundação Ford, a Fundação Rockefeller e muitas outras.  

 
A Fundação Ford decidiu tornar público o relatório de 1990 sobre saúde reprodutiva para atrair 

novas fundações ao financiamento da nova estratégia. Foi assim que, dentre outras, a Fundação 
MacArthur decidiu, ao longo dos anos 90, investir mais 36 milhões de dólares no Brasil para promover 
a legalização do aborto no país através da criação de uma rede de serviços de abortos em casos de 
estupro, cujo conceito deveria ser progressivamente ampliado até que se pudesse criar um ambiente 
político propício para a legalização total do aborto e com isto produzir um efeito dominó sobre toda a 
América Latina. Dentro do programa traçado pela Fundação MacArthur para o Brasil estava a criação 
da rede local das Católicas pelo Direito de Decidir, com sede em São Paulo. 

 
Francis Kissling, que não entra nestes detalhes, afirma, todavia, no final de seu depoimento, que  
 

"o papel decisivo que a Fundação Ford e a Fundação MacArthur 
representaram neste momentro para mudar quem estaria na mesa é uma 
parte do quadro mais amplo dentro do qual as Católicas pelo Direito de 

Decidir estão inseridas. Antes disso os grupos feministas nunca tinham tido a 
oportunidade de senterem-se à mesa. Ademais, elas também não tinham 

dinheiro. A Fundação Ford e a Fundação MacArthur começaram a fazer 
investimentos substanciais em grupos feministas internacionais ligadas à 

saúde e aos direitos reprodutivos. Foi desta maneira que nos tornamos 
internacionais, e as Católicas pelo Direito de Decidir foi uma das partes 

beneficiárias desta grande controvérsia, no sentido em que nos tornaríamos 



 9

parte desta força que iria lutar por uma mudança de paradigma. Na verdade, 
nós nos tornamos uma parte deste novo paradigma. 

Agora nós, as mulheres, existíamos e todos os integrantes daquele amplo 
movimento de mulheres se profissionalizou e podia tomar seu lugar junto à 

mesa". 
 

Estas palavras mostram claramente que tais organizações não representam nem a Igreja Católica, nem 
tampouco as próprias mulheres, mas sim os interesses das grandes Fundações que desenvolveram, 
através da instrumentalização da mulher, uma nova estratégia de controle da explosão populacional, 
centralizada no conceito dos direitos reprodutivos e operacionalizado pelas organizações feministas. O 
novo paradigma está descrito claramente no relatório de 1990 da Fundação Ford, que Kissling jamais 
cita, mas do qual afirma fazer parte. Neste relatório a Fundação sustenta que o simples fornecimento de 
serviços de planejamento familiar, incluindo o aborto, somente poderia ser responsabilizado por cerca 
de 40% do declínio populacional que se pretendia alcançar. Sem utilizar o novo conceito de direitos 
sexuais e reprodutivos, centralizado nas mulheres, qualquer programa populacional baseado apenas na 
oferta de serviços de planejamento familiar estaria destinado a atingir um patamar em que o 
crescimento populacional continuaria a manter-se elevado. Os restantes 60% somente poderiam ser 
alcançados através de mudanças radicais tanto na estrutura da sociedade como nos esquemas 
conceituais éticos e legislativos, que deveriam passar a motivar os casais a não mais querer ter filhos e 
utilizar para isto os serviços de planejamento familiar e aborto. Este novo paradigma, evidentemente, 
não poderia mais ser planejado por autoridades da área da saúde, mas por cientistas sociais, e não 
poderia ser operacionalizado a partir dos próprios serviços médicos, mas por organizações feministas. 
Para isto a Fundação, além de trabalhar para atrair novos doadores para a causa, passaria a destinar 
metade de seu orçamento para programas populacionais à pesquisa básica em ciência social, dividindo 
o restante entre a fundação e o financiamento de uma rede mundial organizações feministas e a criação 
de eventos que pudessem provocar, nos países em desenvolvimento, a discussão pública que levaria à 
elaboração de “novos esquemas conceituais éticos e legislativos”. É dentro deste contexto que, 
conforme afirma Kissling,  

 
"nós nos tornamos uma parte deste novo paradigma". 

 
Com isto terminamos a apresentação e passamos a ouvir a própria Kissling.  

 
 
 

9. RESENHA DA ENTREVISTA CONCEDIDA EM SETEMBRO DE 2002  
POR FRANCES KISSLING. 

  
- Meu nome é Frances Kissling. Nasci na cidade de Nova York em 1943.  
 
Minha mãe foi uma mulher que casou-se, divorciou-se, casou-se novamente e divorciou-se uma 

segunda vez.  
 
Uma coisa que eu penso ser importante em termos do trabalho que hoje realizo é que minha 

mãe nunca deveria ter tido filhos. Minha mãe no fundo nunca quis nenhum de seus filhos. Ela teria sido 
muito mais feliz, teria tido uma vida muito melhor se ela não tivesse ficado grávida de mim e 
continuado sua gravidez.  



 10

 
Lembro-me que recentemente, um par de anos atrás, fiz uma apresentação no Boston College. A 

apresentação foi iniciativa do ministério da Igreja Cristã Evangélica no Colégio de Boston, pois 
Ministério Católico jamais teria me convidado. Uma estudante veio falar comigo depois da palestra e 
disse: "Você realmente deveria refletir o quanto deveria agradecer à sua mãe por tê-la deixado 
nascer e não ter feito um aborto". E eu lhe respondi: "Veja, quero contar algo para você. Minha mãe 
nunca deveria ter tido filhos. Num certo sentido ela teve uma vida miserável porque ela teve filhos. E 
eu estaria contente em não ter nascido para que minha mãe pudesse ter tido uma vida melhor. Para 
mim isso teria sido OK. A questão toda é que como feto você não é nada. Você não pode ter esta 
consciência reflexa de sua própria vida. É como adulto que você pode refletir sobre isto e tomar 
decisões. Neste sentido teria sido OK não ter vindo a este mundo. Teria sido tudo certo. E se teria 
sido bom para a minha mãe, teria sido OK".  

 
- Quais foram seus momentos decisivos que fizeram com que você quisesse continuar como 

uma jovem católica?  
 
- Eu penso que em grande parte isto se deveu aos relacionamentos extremamente positivos que 

eu tive com as freiras nas escolas. Eu era muito amiga de um grande número delas. Elas eram ótimas.  
 
- O que aconteceu para você ter querido se tornar uma freira quando tinha dezesseis ou 

dezessete anos?  
 
- Nós éramos ensinadas que havia três estados de vida. O estado mais alto era a vida religiosa, o 

segundo mais alto depois deste era o casamento, e o terceiro era a vida de solteiro. Foi uma questão de 
hierarquia. Você sabe, eu sempre quis ficar no topo da hierarquia. Eu nunca me interessei em 
permanecer na parte de baixo da hierarquia. E se no meu meio social e nos quadros que me eram 
apresentados o mais alto era ser uma freira, então eu queria o mais alto do que eu conhecia.  

 
- Mas você estudou na Universidade de St. John durante um ano antes de ter entrado no 

convento. O que estudou ali?  
 
- Literatura inglesa. A mesma coisa que tinha estudado na Escola Nova.  
 
- OK. Fale-me sobre o seu tempo de convento.  
 
- Foi no tempo anterior ao Concílio Vaticano II. Não foi uma época infeliz. Não foi nenhuma 

experiência desastrosa. Foi tudo absolutamente normal. Não vi nada da multidão de coisas de que hoje 
falam sobre esta era. Você, por exemplo, tomava banho sem roupa. Sim, é isso mesmo. Não tinha essa 
de que você tinha que ir para debaixo do chuveiro usando as roupas de baixo. Quase tudo no convento 
era razoavelmente normal, exceto o fato de que você tinha que usar roupas muito compridas e um véu 
sobre a cabeça.  

 
- Há mais alguma coisa de seu tempo de convento sobre que teríamos que falar? Você não quer 

dizer o que as freiras falavam sobre sexo?  
 
- As freiras não falavam nada sobre sexo. Nada mesmo. Nós nunca falávamos sobre isso. Nem 

mesmo nas aulas sobre saúde. Aliás, acho que nem tínhamos aulas sobre saúde. Nunca vi diagramas 



 11

mostrando úteros nem nada destas coisas. Estas coisas não existiam. O que mais parecia com isso eram 
aulas de economia doméstica. Mas tenho uma memória zero de uma única discussão real sobre 
sexualidade. Não havia nenhuma expectativa de que fossemos sexuais. Não havia razão para falar de 
sexo. Você sabia o que era adultério. Você sabia o que era luxúria. Você sabia que todos esperavam 
que ninguém tivesse sexo antes do casamento. E não havia realmente mais nada, nada, nada para se 
falar sobre sexo. Não havia pílulas anticoncepcionais. Acho que quando estava terminando o colegial 
eu ainda nem sabia o que era um aborto.  

 
- OK. Como foi então que você decidiu abandonar o convento?  
 
- Sai porque eu não acreditava. Lembro-me que tive algumas conversas com outras irmãs e 

outras postulantes sobre controle de natalidade, divórcio e segundo casamento. E eu não acreditava no 
que a Igreja ensinava sobre estas coisas. A idéia de ser uma representante da Igreja institucional ao 
mesmo tempo em que discordava destas posições não fazia sentido para mim. Eu não concordava com 
os ensinamentos da Igreja. Na verdade, eu nunca tinha concordado com os ensinamentos da Igreja, mas 
eu não pensei que isso fosse uma coisa importante até que eu me vi em uma posição onde os 
ensinamentos da Igreja iriam ser a minha vida. E assim, quando eu deixei o convento eu parei de ir à 
Igreja. Você pode dizer que a partir deste ponto eu não era mais uma católica ativa. Mas eu mesma 
particularmente não me considerava mais ser uma católica.  

 
- Você se tornou sem religião a partir daquele momento?  
 
- Sim, exatamente. Mas novamente, pensando de uma certa maneira, eu nunca havia sido uma 

pessoa piedosa. O meu catolicismo nunca se baseou em ir à missa, rezar o rosário, etc. Não era isso 
para mim o que significava ser católica. O catolicismo para mim sempre foi mais filosofia do que 
teologia. Assim, eu deixei a Igreja e fiquei sem religião. E não tive nenhuma raiva. Quero dizer, eu não 
me senti bem, mas não acho que a Igreja fêz nunca nada de terrível para mim. Na verdade, eu sempre 
senti e ainda sinto que a Igreja desempenhou um papel muito importante e positivo na pessoa que hoje 
eu sou. Eu sei que eu tive uma boa educação católica. Meus professores me trataram sempre com 
carinho. Minha educação foi individualizada. Meus talentos sempre foram reconhecidos e estimulados. 
Tudo isto foi uma base espiritual e intelectual razoavelmente rica. Mas o problema é que eles estavam 
errados. Isto é o tipo de coisa do modo como eu a sinto. Sempre repito em minhas palestras que o 
maravilhoso da Igreja Católica, e também da maioria das religiões, é que elas colocam as grandes 
questões. Mas dão respostas intoleráveis. Esta é a realidade. Mas eu sinto alegria ao perceber que elas 
colocam as questões que ninguém mais irá levantar.  

 
Quando saí do convento, não pensei mais sobre o que gostaria de ser. Eu ia ser uma freira. E 

agora eu não ia ser uma freira. Eu sempre soube que nunca quis casar-me. E eu tenho certeza que isto 
teve muito a ver com os casamentos de minha mãe. Eu também nunca quis ter filhos. Nisto eu sou 
como minha mãe, exceto pelo fato de que eu consegui o que ela deveria ter tido. Conversei sobre isso 
com a minha mãe antes dela morrer. Eu perguntei se ela lembrava de algum período de minha vida em 
que eu pudesse mostrar algum interesse no casamento, se ela se lembrava, quando eu era criança, nas 
minhas brincadeiras, se fazia parte das minhas brincadeiras ter um marido ou ter filhos? E ela me 
respondeu: "Não, isso nunca existiu".  

 
- Quando você ouviu falar pela primeira vez dos movimentos das mulheres?  
 



 12

- Eu nunca fiz parte de nenhum grupo feminista. Eu nunca participei de um grupo de 
conscientização de qualquer coisa. Eu sabia que havia um movimento feminista. Mas eu sempre me 
senti poderosa por mim mesma. Quero dizer, um aspecto de minha vida, não gosto muito de usar a 
palavra poderosa, mas eu sempre senti o poder. Eu sempre senti que era eu que estava de posse de 
minha vida. Eu estava no poder. Eu nunca fui o instrumento de ninguém. Tive namorados e homens 
com quem me envolvi. Mas não era nada terrivelmente importante. A maioria de meus primeiros 
relacionamentos eu não diria que foram sérios ou importantes para mim. Foram mais relacionamentos 
sexuais do que relações de comprometimento. Por isso nunca precisei me sentir necessitada de 
libertação. Isso nunca foi um aspecto de minha identidade. Em um certo sentido, eu me tornei parte do 
movimento pelo direito ao aborto antes que tivesse me tornado parte do movimento pelos direitos da 
mulher.  

 
E isso foi, novamente, uma coisa acidental. Eu estava morando com um homem. Tínhamos 

alugado uma casa de verão. Eram os anos de 1969 e 1970. As pessoas de quem alugamos a casa de 
verão, uma delas era médico. Ele conhecia alguns médicos do Hospital Albert Eisntein que estavam 
abrindo uma clínica de aborto. O aborto se tornou legal no estado de Nova York em julho de 1970. [O 
aborto não era ainda legal no restante dos Estados Unidos. Graças ao então governador de Nova York, 
Nelson Rockefeller, o aborto tinha sido legalizado durante os dois primeiros trimestres da gravidez no 
nosso estado. Não era necessário justificar razões médicas, psicológicas ou econômicas para consegui-
lo, bastava o pedido da mulher. A paciente, além disso, não era obrigada a residir em Nova York para 
conseguir o aborto]. Os médicos do Albert Einstein estavam procurando alguém que gerenciasse a 
clínica e pensaram que eu seria boa nisto. O meu senhorio me apresentou aos médicos e eles me 
contrataram para dirigir a clínica.  

 
Isto foi em 1970, no fim de 1970, na cidade de Nova York, na primeira onda de clínicas de 

aborto que foram abertas naquela época. Tudo o que estas clínicas faziam era aborto. Quem quer que 
ali estivesse, só se fazia aborto. Eles ensinavam planejamento familiar depois do aborto, mas ninguém 
se dirigia àquelas clínicas como um paciente de planejamento familiar. Minha clínica era chamada de 
Pelham Medical Group em Westchester, New York. Mas a maioria destas clínicas foram fundadas por 
empresas com fins lucrativos gerenciadas por médicos homens. Foi assim que tudo começou. A 
Planned Parenthood, [filial americana da IPPF, hoje a maior rede de clínicas de aborto dos Estados 
Unidos], não quis abrir nenhuma clínica em Nova York. A Plannned Parenthood nunca estiveram na 
vanguarda dos serviços de aborto nos Estados Unidos, nem na Califórnia, nem em Nova York, no 
Colorado, no Havaí. Eles só começaram tardiamente. Mesmo depois que o aborto se tornou legal em 
todos os Estados Unidos em 1973, foi muito difícil conseguir que a Planned Parenthood abrisse uma 
única clínica de aborto. Eles não queriam ser estigmatizados. Hoje a maioria das clínicas de aborto não 
tem o volume impressionante de trabalho que tínhamos naquela época. Quando o aborto se tornou legal 
em meados de 1970 em Nova York, a cidade virou um zoológico. Nova York era um zoológico. Você 
podia ver mais de uma centena de mulheres esperando para abortar em uma clínica pequena em um dia 
de sábado. Nenhum médico chegou a trabalhar em período integral, mas havia uma multidão de 
médicos. Um médico podia trabalhar nisto dois dias por semana, dezesseis horas. Mas as equipes eram 
full time. Durante os primeiros três anos as mulheres vinham para Nova York de todo o país. As 
mulheres desciam no aeroporto de La Guardia. Havia um perfeito clima de Oeste Selvagem nos novos 
procedimentos que haviam sido legalizados. As mulheres chegavam de estados onde o aborto era 
ilegal. No que lhes dizia respeito, tratava-se de uma coisa ilegal. A mentalidade era da clandestinidade 
mesmo se a coisa já era legal. Os motoristas de táxi raptavam a pacientes que haviam marcado hora 
com você e as levavam para outras clínicas onde os donos pagavam para os motoristas por cada cliente 



 13

que eles traziam. As clínicas foram obrigadas a contratar furgões e limusines para pegarem elas 
mesmas os pacientes no aeroporto para que as pacientes não fossem seqüestradas. Você também via 
outras mulheres, mulheres jovens, junto com os seus namorados, que chegavam ao estacionamento às 
seis da manhã depois de terem dirigido do Kentucky, sem terem dormido à noite, assustadas, não 
sabendo o que iria acontecer, esperando que a clínica abrisse. Para elas tinha sido a Noite dos Mortos 
Vivos. Pela primeira vez elas podiam ir a um lugar e conseguir um aborto que fosse legal e estivesse 
tudo correto. Mas por outro lado, tudo tinha todas as características de uma atividade ilegal. Você sabia 
que era legal, mas ainda era, em termos de mentalidade, uma coisa ilegal. Porque naquele único lugar 
era legal, mas em toda a volta, na cabeça de todo o mundo, o mundo, tudo, a questão era resumida em 
procurar um aborteiro ilegal. Você sentia este clima.  

 
- Quanto tempo você pensou sobre a questão do aborto antes de ser contratada para a clínica?  
 
- Não muito. Eu nunca fiquei grávida. Nunca tive uma experiência pessoal sobre o aborto. Em 

toda a minha vida só fiz sexo inseguro duas vezes em muitos anos em que eu poderia ter ficado 
grávida, desde a minha primeira relação sexual até que me esterilizei aos trinta e três anos. Não tive um 
só momento de indecisão quando me pediram que administrasse a clínica. O que eu pensei foi: "Oh, eu 
posso fazer isso". Para mim esta foi a primeira experiência de um emprego que tivesse algum 
significado. Eu estava em uma posição na qual eu poderia fazer algo de bom e algo que percebia que 
era política, cultural e socialmente importante. E eu seria paga para isso. E eu também era o chefe. 
Tudo isso soava grandioso, e eu não podia pensar em nada melhor.  

 
Três anos mais tarde, quando foi aprovada a decisão Roe x Wade, que legalizou o aborto em 

todos os Estados Unidos, eu estava trabalhando na clínica . Nesta altura, toda a minha família já estava 
envolvida com a clínica. Meu irmão era o motorista do furgão que recebia as mulheres. Minha mãe era 
a chefe das telefonistas. Minha irmã mais jovem era conselheira telefônica.  

 
- Que impacto a decisão Roe v. Wade teve no seu trabalho?  
 
- Eu trabalhei na clínica Pelham por aproximadamente dois anos quando me tornei a diretora 

executiva de um lugar chamado Eastern Women's Center, que era uma outra clínica de aborto em 
Manhattan. E eu estava trabalhando no Eastern Women's Center quando o aborto se tornou legal em 
todos os Estados Unidos. Eu deixei esta outra clínica no final de 1973, ou no início de 1974. Assim, 
não pude sentir muito o impacto.  

 
- OK, para onde você foi no final de 1973?  
 
- Saí de férias por um ano. Fui para o Sudeste Asiático com o meu companheiro. Moramos em 

Panang e viajamos através do Sudeste Asiático por um ano. Foi uma grande experiência. Depois 
voltamos e quando chegamos fomos contactados pelo IPAS, que naquela época era conhecido como 
International Pregnancy Advisory Services (Serviço Internacional de Aconselhamento da Gravidez). 
Passei a trabalhar para o IPAS.  

 
O problema era que quando o aborto se tornou legal em 1973, a família Scaife de Pittsburgh, no 

caso, a Sra. Cordelia Scaife May, doou um milhão de dólares à Planned Parenthood para que ela 
começasse a abrir clínicas de aborto em todo o país. Foi esta a maneira que uma parte da Planned 
Parenthood encontrou para quebrar a resistência da outra parte que não queria entrar no negócio de 



 14

abrir clínicas de abortos. E, no ano seguinte, mais um milhão de dólares foi doado ao IPAS para que o 
IPAS começasse a fazer o mesmo serviço principalmente nos países em vias de desenvolvimento. Don 
Collins fazia parte do esquema. Ele era o responsável por este programa na Fundação Scaife naquela 
época. Estas pessoas nos contrataram. Eles eram pioneiros independentes, como Lone Rangers, 
viajando em todo o mundo tentando convencer as pessoas a receberem o dinheiro deles para abrirem 
clínicas ilegais de abortos. E alguém me recomendou para que me contratassem para trabalhar com 
eles. Fui contratada, primeiro como consultora, para trabalhar junto ao Partido Radical e ao movimento 
feminista na Itália.  

 
Naquela época o aborto ainda não era legal na Itália e as mulheres estavam indo para a 

Iugoslávia para conseguirem um aborto. Havia também uma série de clínicas clandestinas, ilegais, de 
aborto, que eram administradas pelo movimento feminista e, de uma certa forma, por extensão, junto 
com o Partido Radical. O Partido Radical foi o partido responsável pela reforma do divórcio e pelo 
referendo que legalizou o divórcio. E eles foram também o partido que estava patrocinando o referendo 
de 1975 sobre o aborto legal na Itália. Os homens que me contrataram acharam que, por eu ser uma 
feminista e por ser uma radical, talvez eu poderia convencer os italianos a aceitarem o nosso dinheiro. 
Esta foi a primeira vez que eu me vi frente a frente com o lado do problema populacional dentro da 
questão do aborto. Eu não sabia nada sobre as pessoas interessadas no controle populacional e os 
interesses internacionais escondidos atrás da questão do controle populacional e nada sobre tudo isso. 
Eu só conhecia o direito ao aborto.  

 
No fim o Partido Radical decidiu que eles não iriam ficar com o dinheiro americano, porque era 

uma coisa potencialmente muito problemática. Eles achavam que eles "sabiam" que nós éramos todos 
da CIA. E mesmo que nós não fossemos, como nos disseram, eles seriam acusados de qualquer 
maneira de terem recebido dinheiro da CIA, e assim era melhor que eles não ficassem com o dinheiro.  

 
O IPAS em seguida me pediu para ir à Tunísia e ver o que estava acontecendo por ali em termos 

de aborto. Eles me mandaram também para a Nigéria, e ali passei os que foram os três piores dias de 
toda a minha vida.  

 
O trabalho seguinte que eu fiz para o IPAS foi abrir uma clínica de abortos na Áustria. Eu não 

sei se as pessoas que estão hoje no IPAS conhecem mais esta história de sua própria organização, 
porque todos os que estavam ali nesta época já saíram, morreram ou se aposentaram. O aborto foi 
legalizado na Áustria em 1976. O IPAS queria abrir uma clínica na Áustria de que ela já era 
proprietária e que poderia usar como fonte de renda para o trabalho nos países subdesenvolvidos. Eles 
fizeram primeiro uma parceria com a Marie Stopes da Inglaterra, que já estava abrindo clínicas em todo 
o mundo, e isto sob a perspectiva do problema do controle populacional. Assim a Marie Stopes da 
Inglaterra e a IPAS norte americana tentaram abrir juntos uma clínica na Áustria para que eles tivessem 
uma fonte de renda. Mas o funcionário que administrava a Marie Stopes não teve nenhum sucesso. Foi 
então que o IPAS me propôs: "Por que você não tenta? Vá e veja se você pode fazê-lo". Eu disse que 
aceitava e levei comigo um dos dois médicos que tinham sido donos da Clínica Pelham, que também 
era um excelente homem de negócios. Lá fomos nós juntos para a Áustria para ver se achávamos um 
médico com quem poderíamos abrir uma clínica de abortos. Lá chegando, encontramos o Dr. [Alfred] 
Rockenschaub. Era um social democrata, e o diretor da Semmelweis-Clinic, que era um grande, muito 
grande e prestigioso hospital austríaco. Ele nos explicou que não se faziam abortos na Áustria. Já era 
tudo legal, mas não havia nenhum serviço disponível. Lembro-me bem da conversa que tive com ele. 
Nós falamos: "Ninguém está fazendo abortos na Áustria. O que está acontecendo aqui?" Ele 



 15

respondeu: "Bem, agora que tudo já é legal, ninguém quer encalhar o barco na rocha". Foi assim 
que começamos a caçar os médicos nas salas de emergência dos pronto socorros e falando com os 
médicos nas salas de emergência. A teoria do Dr. Hachamovich, que era o médico que tinha vindo 
comigo da América, era a de que tínhamos que encontrar um médico afundado em problemas. 
Tínhamos que encontrar alguém que estivesse se divorciando, que precisasse de dinheiro, alguém que 
estivesse disposto a enfrentar riscos. E assim nós continuamos perguntando e perguntando até que 
finalmente encontramos alguém a quem pudemos contratar. Em seguida contratamos uma mulher 
nativa para administrar a clínica. E abrimos finalmente a primeira clínica de aborto legal na Áustria. 
Nós a abrimos, a administramos durante algum tempo, a mantivemos andando e então nos mudamos, 
deixando para o IPAS. Eu trabalhei com o IPAS durante um ano e meio fazendo este tipo de coisa. 
Durante este tempo eu fui também para o México onde ajudei o IPAS a abrir uma clínica, desta vez 
ilegal, no México. Isto foi entre 1975 e 1976.  

 
- Desculpe parecer ingênua, mas como é que se abre uma clínica ilegal?  
 
- Primeiro você tem que encontrar um médico que queira fazer os abortos. Isto é a primeira 

coisa, achar um médico. O caso é que o IPAS já tinha este médico esperando no México. Em seguida 
você aluga um lugar e começa a fazer os abortos.  

 
- Mas o que é que impede o governo de fechar o estabelecimento?  
 
- O que impediu o governo de fechar os provedores de aborto ilegal nos Estados Unidos antes 

de 1970? Suborno e falta de vontade política. Nunca houve uma vontade política real de parar os 
abortos clandestinos. Além disso a Igreja Católica não se preocupa que se façam abortos. O que eles 
não querem é que seja legal. Isto faz parte do pacote.  

 
Enquanto eu estava trabalhando para o IPAS como consultora fui a uma Conferencia em 1976 

na Universidade do Tennessee em Knoxville. A Conferência era sobre o aborto. Era uma pequena 
conferência, talvez houvesse ali uma cem pessoas, cento e vinte pessoas. Um dos propósitos desta 
conferência era a de fundar uma associação de provedores de aborto. Em um certo sentido aquela 
conferência foi berço da National Association of Abortion Facilities [Associação Nacional dos 
Estabelecimentos de Aborto], NAAF. O impulso veio com muita força por parte dos provedores de 
aborto com fins lucrativos que nos últimos anos haviam entendido de forma crescente que estavam 
sendo considerados como cidadãos de segunda categoria, em um clima onde a Preterm e a Planned 
Parethood eram considerados os bons meninos. Agora que finalmente estas organizações haviam 
começado também elas a fazer abortos, elas estariam fazendo isso por motivos altruístas e não em 
busca de lucro. Mas haveria também esta "escória médica" que haviam aberto clínicas para fazer 
aborto por dinheiro. E a Preterm e a Planned Parethood supostamente não queriam ter nada a ver com 
esta gente. Mas esta gente achava que eram homens dignos a fazer coisas boas. E agora eles queriam 
sua própria associação profissional. Assim, eles estavam fundando a Associação Nacional dos 
Estabelecimentos de Aborto (NAAF). E eu estava ali e esta gente gostava de mim. E eles me disseram: 
"Frances, você não gostaria de participar do Comitê Administrativo?". E eu respondi: "Com certeza, 
eu vou participar do Comitê Administrativo". Foi deste modo que comecei. Rapidamente começou 
uma fortíssima pressão por parte da Planned Parenthood e dos outros provedores sem fins lucrativos 
querendo impor a posição de que a NAAF era uma péssima idéia: "Esta gente tem a política errada e 
tudo o mais que há de errado, e nós não podemos deixar isto acontecer". Eu trabalhei nesta época 
para fazer com que pudéssemos descobrir uma maneira de que todos pudéssemos sentar em torno da 



 16

mesma mesa, através de uma representação proporcional. As clínicas feministas teriam duas cadeiras e 
as grandes instituições sem fins lucrativos teriam muitas cadeiras e também as grandes instituições 
lucrativas, sem esquecer dos consultórios médicos.  

 
Mas isto não funcionou. Em um certo sentido os provedores com fim lucrativo estavam com a 

razão, haviam sido eles que tinham tido a idéia. Eles não eram obrigados a dar a estas pessoas o que 
elas queriam. Fora com elas.  

 
Assim a estratégia não funcionou e eu saí da NAAF. E todo mundo que não era parte da NAAF 

formou o que se veio a chamar-se de National Abortion Council [Conselho Nacional do Aborto], NAC. 
E eu me tornei a presidente do Conselho Nacional do Aborto.  

 
O objetivo explícito do Conselho Nacional do Aborto era trazer de joelhos a Associação 

Nacional dos Estabelecimentos de Aborto. E foi o que de fato veio a acontecer depois de menos de seis 
meses de competição entre as duas organizações. A NAAF não cresceu mais, e o Conselho Nacional do 
Aborto teve acesso a muito mais dinheiro porque nós éramos os bons meninos que conhecíamos os 
grandes financiadores. John D. Rockefeller III financiou a NAC. Finalmente um comitê, um comitê de 
negociação, foi estabelecido. As duas organizações se fundiram na Federação Nacional do Aborto 
(National Abortion Federation) e eu fui novamente nomeada como a primeira diretora executiva.  

 
Exerci o cargo por um ano e meio ou dois anos. Durante este período produzimos um guia do 

consumidor para pacientes em busca de um aborto e tínhamos um encontro profissional cada ano para 
treinamento, desenvolvimento e educação. Foi isto o que fizemos naqueles primeiros estágios.  

 
Foi nesta época, no final de 1977, quando morreu Rosie Jimenez. [O movimento a favor da vida 

havia conseguido que o governo americano não oferecesse mais o aborto como um serviço de saúde 
pública gratuito através da Medicaid. Como conseqüência, a jovem imigrante mexicana Rosie Jimenez 
acabou morrendo em um aborto clandestino com uma curiosa por não ter podido pagar uma clínica 
particular]. E Ellen Frankfort, que era minha amiga e escritora feminista em Nova York me procurou 
para que eu a pudesse ajudar a escrever um livro a respeito. Ela me perguntou se eu poderia ajudá-la e 
eu lhe disse que sim.  

 
Fizemos uma viajem até McAllen, o lugar onde Rosie havia morrido. A acusação do 

movimento feminista era a de que Rosie teria morrido por causa do corte de verbas para a Medicaid. Os 
relatórios oficiais diziam, porém, que ela não havia morrido por causa do corte de verbas da Medicaid. 
Ela havia morrido porque era uma jovem americana de origem mexicana, envergonhada por ter 
engravidado, e que por causa disso havia cruzado a fronteira para praticar um aborto no México com 
uma parteira. Nós fomos ao local e constatamos que toda a história estava contada errada. Não era isso 
o que tinha acontecido. Ela havia se dirigido ao próprio médico que na cidade de McAllen havia feito 
seus dois abortos anteriores, quando estes ainda eram cobertos pela Medicaid, mas que negou o terceiro 
porque a Medicaid já não pagava mais os abortos. E assim ela se dirigiu a uma parteira ilegal da própria 
McAllen, fêz um aborto, infeccionou-se e morreu.  

 
Depois de quatro anos de aborto legal e de direito constitucional nos Estados Unidos da 

América, estávamos diante de uma situação onde parecíamos ter retornado à realidade em que as 
mulheres pobres que não mais podiam utilizar-se da Medicaid, se elas morassem no estado errado, não 
mais teriam acesso ao aborto, enquanto que as mulheres ricas o continuariam tendo.  



 17

 
E eu sempre estive do lado, a maior parte das vezes sem nenhuma má vontade para com os 

demais, dos mais pobres. Como católica, devido à própria missão social da Igreja, sempre tive a noção 
de que os pobres deveriam ser a nossa primeira prioridade.  

 
E agora eu era a diretora executiva de uma associação que fazia parte de um movimento que 

não compartilhava exatamente as estratégia que eu pensava que deveria fluir destes valores. Vou tentar 
explicar-me mais claramente.  

 
Eu não acho que o movimento pelo direito ao aborto seja um movimento racista. Mas eu acho 

que o movimento pelo controle populacional é não só um movimento racista como também é um 
movimento classista e eugenista. Mas à medida em que eu mergulhava mais profundamente no estágio 
seguinte de meu trabalho, que veio a se tornar internacional, passei a perceber o quanto os problemas 
populacionais passaram a se tornar uma questão importante que não tinha tido lugar algum na primeira 
parte de minha carreira. Toda a primeira parte de minha carreira foi um comprometimento com o 
movimento pela saúde reprodutiva. Era um movimento da área da saúde. Era um movimento de 
direitos. Era um movimento da área da saúde que não tinha nada a ver com questões de controle 
populacional.  

 
Assim, de qualquer forma, naquele momento eu decidi que deixaria a Federação Nacional do 

Aborto e iria trabalhar com Ellen no livro sobre a morte de Rosie. Nós escrevemos o livro. O livro foi 
um completo fracasso, como é o caso da maioria dos livros na América. Mas foi um livro muito bom. 
Sim, foi um livro excelente, mas não vendeu. Isto acontece. Bem, você sabe, houve também os que 
disseram que não vendeu porque a mensagem dos pobres não pega na América. Os americanos não se 
preocupam com os pobres, eles se preocupam com os seus direitos e suas crianças e seus filhos.  

 
Logo depois que o livro ficou pronto surgiu uma mulher de nome Patricia McMahon, que em 

um certo sentido foi a segunda diretora executiva das Católicas pelo Direito de Decidir. Patricia 
McMahon era uma mulher irlandesa da classe trabalhadora. Esteve na Irlanda ente 1976 e 1977, e ficou 
abismada com o estado das mulheres irlandesas e da contracepção na Irlanda, e voltou para a América 
querendo fazer alguma coisa a respeito. Ela entrou em contato com a Fundação Ms e disse: "Quero 
fazer algo a respeito". E eles responderam: "Existe aí um grupo chamado Católicas pelo Direito de 
Decidir. Por que não telefona para elas?". Ela telefonou e falou com as Católicas. Não só, mas 
também convenceu-as a contratá-la como a primeira diretora executiva em tempo integral. Elas a 
contrataram, mas não tinham dinheiro. E mesmo assim Patrícia começou a construir uma forte 
diretoria. Foi assim que ela me encontrou e me perguntou se eu não queria fazer parte da diretoria das 
Católicas pelo Direito de Decidir.  

 
Este foi o momento decisivo da minha vida. E a questão era, seria eu católica? Sou católica? Eu 

não ia à Igreja, eu não acreditava nos ensinamentos da Igreja sobre sexualidade, mulheres, reprodução, 
mas seria eu ainda assim uma católica? E assim começou uma batalha dentro de mim. Eu resolvi pensar 
a respeito.  

 
Eu sempre senti que o movimento do direito ao aborto se ressentia de uma dimensão moral, que 

o trabalho nas clínicas consiste em ver a política do preto e branco, é legal ou não é legal. Não se 
discute se é certo ou errado, quando é certo e quando é errado.  

 



 18

Assim, de qualquer forma, fiquei muito interessada na proposta porque as Católicas pelo Direito 
de Decidir tinham um espaço onde as dimensões morais dos problemas poderiam ser exploradas. Eu 
também sempre acreditei que as mudanças sociais ocorrem na periferia, nas margens, nunca no centro. 
Do ponto de vista da estratégia política eu não acredito que se possam promover grandes mudanças 
sociais fazendo parte do establishment. Eu acho que se você quer realmente provocar uma mudança é 
muito melhor fazê-la a partir das margens do que se você tentar fazê-lo procurando ser popular no 
centro.  

 
E assim eu resolvi que iria reentrar nos meios católicos, no mundo e na comunidade do 

catolicismo.  
 
- Você não tinha permanecido fora da Igreja por quinze ou dezesseis anos?  
 
- Isso mesmo, desde os anos 1963 ou 1964, até 1978 ou 1979, de que estamos falando agora.  
 
E em primeiro lugar eu me considero, e muitas pessoas dizem o mesmo, eu sempre me 

considerei a mim mesma como uma pessoa espiritual. No que eu acredito? Eu posso dizer que eu 
acredito que esta vida tem um sentido. Eu estou aqui para fazer alguma coisa. Eu tenho uma obrigação 
de fazer alguma coisa. E isto é uma crença, porque a vida poderia ser totalmente sem sentido. Eu 
acredito, não por causa de qualquer motivo racional, que há um sentido além do sentido que eu dou à 
vida. Isto é um início. De um certo modo, isto é um ponto de partida. Quero dizer, se você acredita 
nisto, você passa a acreditar que há alguma coisa fora de cada um de nós como indivíduos. O que nos 
dá este significado? Se o significado não vem de dentro de mim, então ele vem de onde? Então este é 
um ponto de partida no caminho de reestabelecimento da fé a partir do início, em vez de ser a partir do 
Catecismo: existe um Deus, e o resto que você sabe. Mas eu acredito que no fim você volta ao 
Catecismo básico.  

 
Em segundo lugar, trabalhei em outro ponto. Na medida em que trabalhei nas Católicas pelo 

Direito de Decidir, fiquei exposta à Igreja Católica de hoje, em contraposição à Igreja Católica anterior 
ao Vaticano II que conheci, e descobri que sou mais católica que a maioria dos católicos progressistas 
que pude conhecer.  

 
- Certo. Convidaram você para fazer parte da diretoria das Católicas pelo Direito de Decidir. E 

como bem disse, sua decisão era que sim, você era uma católica. Mas eu queria que desenvolvesse 
aquela parte em que estava particularmente interessada em aceitar, isto é, porque o trabalho levava a 
sério as implicações morais do aborto.  

 
- Correto. Eu penso que se olharmos historicamente para o movimento do direito ao aborto nos 

Estados Unidos sempre houve algum tipo de uma distinção nítida entre os aspectos legais e morais. E 
assim sendo o movimento pelo direito ao aborto concentrou-se muito na questão do direito, e nada na 
questão da moralidade.  

 
Agora você sabe que isto mudou nos anos 80. Porém com certeza o estabelecimento de um 

movimento contra o aborto foi um fenômeno católico. Ele foi fundado pelos bispos católicos e 
concentrou-se muito na questão de que o aborto era imoral porque você estaria tirando a vida do feto.  

 



 19

Fora isso, se você pensar historicamente sobre a relação entre a mulher e a moralidade e olhar a 
questão através de uma lente feminista, a moralidade e os conceitos da moralidade sempre foram 
usados contra as mulheres. Portanto você nunca realmente irá vencer como mulher se a questão da 
moralidade for levantada. Se nós, como movimento, tivermos que tratar de moralidade na questão do 
aborto, nós perderemos, porque o discurso moral é controlado pelos homens e é construído contra as 
mulheres.  

 
Assim, em primeiro lugar, existe uma questão simples. Algo é considerado legal ou ilegal, e a 

moralidade não é o fator determinante.  
 
Em segundo lugar, os sistemas morais são predominantemente utilizados contra as mulheres.  
 
E agora o terceiro elemento é a religião, que é mais intimamente ligada à moralidade do que aos 

direitos.  
 
Todas estas coisas contribuem umas com as outras de tal maneira que as pessoas não 

questionem o tema da moralidade.  
 
Assim, neste contexto, tanto em termos de minha formação católica, como em termos de minha 

experiência em clínicas de aborto, eu acreditei então, e agora acredito mais firmemente, que a 
incapacidade de tratar esta questão no nível moral é uma grave ameaça para o sucesso a longo prazo do 
movimento a favor do aborto. Portanto, as Católicas para o Direito de Decidir pareciam ser o espaço 
ideal onde estas questões poderiam ser tratadas não apenas como questões Católicas, mas também 
como questões morais mais amplas. Eu penso que em alguns sentidos, mesmo nas suas origens, nas 
mentes das três mulheres que fundaram as Católicas pelo Direito de Decidir, elas nunca chegaram a 
imaginar que as Católicas viessem a engajar-se tão profundamente no discurso moral como elas são 
hoje.  

 
O modo como as Católicas pelo Direito de Decidir tratavam destes temas em seu período inicial 

de fundação, digamos, desde 1973 até o momento em que eu me envolvi com elas, que foi quando 
começou o verdadeiro envolvimento com as questões morais, a questão do aborto era vista como um 
problema de consciência, do direito dos católicos em discordarem, e este tipo de coisas. Tratava-se do 
direito à liberdade religiosa.  

 
Quando eu entrei para a diretoria das Católicas, eu estava trabalhando há dois anos em uma 

Fundação chamada o Projeto Jovem, eu era a diretora executiva desta organização em Washington 
D.C. A Fundação fazia doações a organizações de base em toda a América que estivessem envolvidas 
com mudanças sociais. Eu gastei um ano viajando em várias regiões onde procurava educar estes 
movimentos sobre como relacionar-se com as pessoas de origem latina e hispânica e aconselhando, por 
outro lado, a Fundação sobre a atuação destes movimentos. Com isto pude aprender como as 
Fundações financiadoras trabalham. Quero dizer, estes dois anos tornaram-me a arregimentadora de 
fundos bem sucedida que sou hoje porque eu aprendi, do lado de lá de trás da mesa, do lado de onde se 
decide para onde irá ser doado o dinheiro, o que estas Fundações querem saber, como dizê-lo e como 
explicar do que se trata cada projeto. Eu consegui desenvolver um sentido de igualdade nas relações 
entre o doador e o receptor de maneira a trabalhar nesta estrutura de um modo que você não pareça um 
mendigo pedindo dinheiro. Eu sei como dar às Fundações a chance que elas procuram para que elas 
possam investir o seu dinheiro com sucesso. Sem mim, vocês não conseguirão o sucesso que desejam. 



 20

O doador não pode ter sucesso se não há pessoas que possam fazer um grande trabalho ao receber o 
dinheiro. Assim, você sabe, eu desenvolvi toda uma filosofia em torno deste ponto.  

 
Foi assim que Pat McMahon, que foi a diretora executiva das Católicas pelo Direito de Decidir 

desde 1978 até 1982, aproximadamente, conseguiu tirá-la do nada e conseguiu a primeira doação da 
Fundação Sunnen em St. Louis, Missouri. E a Fundação Sunnen, através dos primeiros anos das 
Católicas pelo Direito de Decidir, aquele período de tempo que se estende provavelmente até o fim dos 
anos 80, foi uma das principais financiadoras das Católicas pelo Direito de Decidir, e uma financiadora 
controvertida, porque a família Sunnen, que eram as controladoras da Fundação, estavam muito 
fortemente comprometidas com o conceito de que havia pessoas em excesso em nosso planeta. Uma 
perspectiva do controle populacional global, mesmo em se tratado de uma Fundação que investia 
basicamente na área doméstica e no direito ao aborto em seus termos próprios.  

 
Isto é um outro problema muito complicado.  
 
Quando você examina os tipos de caracteres que desfilam ao longo da história deste 

movimento, você encontra em primeiro lugar pessoas que são estritamente partidárias dos direitos 
reprodutivos. Pessoas que acreditam no direito de escolha da mulher, que são comprometidas com o 
aborto por causa dos sofrimentos e dos direitos da mulher e tudo o resto.  

 
Mas há outros que entraram neste movimento e que estão muito mais preocupados somente com 

uma outra coisa, que há um excesso de pessoas em todo o mundo e com os efeitos que este excesso de 
pessoas irão causar no planeta, nos Estados Unidos, na economia, nas conseqüências negativas 
individuais deste excesso de pessoas no bem estar individual de cada um. São pessoas que entraram 
para o movimento somente porque elas querem ver menos gente.  

 
Mas, geralmente falando, eu penso que as pessoas e as organizações que estão interessadas no 

aborto tendo como motor a redução da população não fazem isso com uma consciência feminista. Eles 
não vêem o mundo e os problemas do mundo através da ótica do feminismo. Eu lembro que na 
Conferência do Cairo passei o tempo conversando e fazendo perguntas a muita gente. Você sabe, a 
Conferência do Cairo foi decisiva neste ponto porque foi um ponto de viragem do paradigma "existe-
um-execesso-de-gente", "nós-temos-que-estabilizar-a-população" para o paradigma em que a chave 
está na educação da mulher e no em estar da mulher. Eu perguntei para um mundo de pessoas, e a 
maioria não quis responder estas perguntas quando eu as fiz, se fosse provado que a educação das 
mulheres tivesse como resultado um maior número de bebês, nós ainda continuaríamos lutando pela 
educação das mulheres? Você sabe, o pensamento óbvio que está por trás desta pergunta é: "A 
educação das mulheres é apenas um meio para se alcançar um outro fim ou ela é um valor e um fim 
em si mesmo?”  

 
Então na verdade a questão é outra. Existiu realmente uma mudança de paradigma no Cairo ou 

estamos falando apenas no nível de táticas e estratégias? Entregue as pílulas para as mulheres, despeje-
as com aviões se necessário, mas entregue as pílulas. Esta era a abordagem de Rei Ravenholt, a idéia de 
que se você disponibiliza a tecnologia as pessoas irão utilizá-la. Mas agora a maioria das pessoas 
acredita que há um limite para a eficiência desta estratégia. Esta estratégia irá conseguir 70% do 
objetivo esperado de reduzir o tamanho e o crescimento da população. Mas você ainda tem o problema 
dos outros 30%, e este é um grande problema, porque ainda é visível a necessidade de reduzir a 
população em algumas partes do mundo. Na Índia, por exemplo. Na África eu creio que há menos 



 21

necessidade porque ali a AIDs já está fazendo o serviço, não é o que eu penso, mas é o que a elite 
populacionista diria. Mas de qualquer maneira existe uma necessidade de uma contínua redução 
populacional na Índia, na China e em outros lugares. E a entrega de anticoncepcionais ajudou, mas não 
fêz o serviço completo. Assim a questão é, o que mais é necessário acontecer para alcançar o objetivo 
desejado?  

 
- Desculpe, de que objetivo está falando?  
 
- Diminuir ainda mais as taxas. Convencer as pessoas a ter menos filhos.  
 
Existe uma aceitação geral no campo populacional de que é necessário haver outras estratégias e 

outras técnicas, incluindo a educação das mulheres, para diminuir a população. O exemplo de Kerala, 
na Índia, é o exemplo geral que todo mundo cita: para cada dois anos a mais de educação, cada mulher 
irá adiar mais uma gravidez.  

 
Então isso é tudo parte de um discurso e parte de uma estratégia para reduzir a população. E a 

questão central que está na minha mente é, como feminista, a questão do quanto realmente ocorreu no 
Cairo uma mudança de paradigma e do quanto isto não seria apenas um aumento do número de 
estratégias disponíveis para alcançar de novo o mesmo objetivo de reduzir o problema populacional.  

 
Hoje um dos dilemas para muitas pessoas do movimento feminista, feministas que advogam 

pela saúde das mulheres e advogam pela saúde reprodutiva, é que nós não acreditamos que as pessoas 
da Agência Internacional do Desenvolvimento adotaram realmente nenhum novo paradigma, e agora 
nós nos tornamos as pessoas que estão pedindo financiamento para eles. É tudo muito complicado.  

 
- Quando você decidiu entrar para a diretoria das Católicas para o Direito de Decidir em 1982, 

como era o discurso naquele momento em ambos os lados?  
 
- Nós estávamos nos estágios iniciais, muito, muito, muito iniciais da estratégia das multidões 

anti aborto. Era o período em que os protestantes conservadores decidiram que a crença que eles 
tinham tido, isto é, que era errado envolver-se em política, que um protestante conservador, um 
evangélico ou um fundamentalista deveria em sua vida separar-se do demônio, o que incluía a política, 
um mundo que não poderia estar no mundo de uma pessoa de fé evangélica. E de repente chegou o 
momento em que eles começaram a apavorar-se pelo modo como os seus valores haviam sido erodidos 
pelos direitos das mulheres, pelo direito ao aborto, pelo sexo livre e tudo o mais. Tudo o que eles 
tinham de mais caro estava desmoronando, e assim eles não tinham outra saída a não ser derrubar sua 
idéia de manter-se longe da política e começar a envolver-se na política. Isto estava começando 
justamente naquele período.  

 
- Então, quando você assumiu em 1982, descreva-me como era a organização das Católicas em 

1982.  
 
- Em 1982 havia uma equipe que consistia na editora da revista Conscience, uma organizadora 

de colaboradores, a diretora executivo, que acabei sendo eu, e uma secretária, uma ou duas secretárias. 
Talvez houvesse duas secretárias administrativas. Esta era a equipe. E o orçamento era, o orçamento de 
toda a organização, em torno de 250 a 275 mil dólares por ano. Era isto o que o grupo era. Para o ano 
de 1982, éramos certamente a menor de todas as organizações de direitos reprodutivos.  



 22

 
- Pode ser, mas de onde vocês tiravam um quarto de milhão de dólares por ano?  
 
- Da Fundação Sunnen, da Fundação Ms., da Fundação Playboy. Quando eu entrei, elas tinham 

acabado de receber sua primeira doação da Fundação Ford, cerca de 20 mil dólares, para entrevistar as 
mulheres e produzir um estudo sobre como elas se sentiam após deixarem a clínica de abortos. E com 
certeza isto representou um outro ponto de virada, isto é, o fato de ter recebido uma doação da 
Fundação Ford. Isto significava termos sido finalmente admitidas naquele mundo.  

 
- OK. Quanto de coragem era necessário para ser uma Católica pelo Direito de Decidir no final 

dos anos 70 e no início dos 80?  
 
- Provavelmente menos do que é necessário hoje, porque tudo isto era antes que João Paulo II 

tivesse sido Papa. Os bispos católicos eram muito ativos nestas questões, mas realmente não tinham 
prestado muita atenção às CDDs.  

 
Uma das realidades entre as Católicas pelo Direito de Decidir era que entre os grupos de 

católicos progressistas, nós realmente estivemos entre os primeiros. As Católicas pelo Direito de 
Decidir vieram antes que existisse uma Conferência pela Ordenação das Mulheres, e as Católicas já 
existiam antes que houvesse um movimento pela reforma da Igreja e antes que houvesse um 
movimento pelos direitos homossexuais na Igreja. Os elementos progressistas da Igreja Católica 
estavam começando a se organizar no mesmo período em que as Católicas estavam também se 
organizando.  

 
Uma das coisas que é parte da estratégia de tornar a identidade das Católicas pelo Direito de 

Decidir mais explicitamente católica foi a idéia de testar se havia ou não havia um número significativo 
de líderes católicos que estariam prontos a assinar uma declaração, uma declaração moderada, sobre o 
aborto. Estas pessoas teriam coragem de sair, mesmo que apenas um pouquinho, de dentro do seu 
armário? Foi assim que Dan Maguire, sua então esposa Marjorie e eu, esboçamos uma declaração 
intitulada "A Declaração Católica sobre o Aborto".  

 
Nós começamos pedindo às pessoas que a assinassem. Conseguimos um número razoável de 

pessoas, provavelmente um total de cinqüenta pessoas assinaram a declaração no primeiro ano. Eram 
todos teólogos liberais católicos. Algumas eram freiras, havia um sacerdote ou dois, a maior parte 
pertencia à vida acadêmica, porque a declaração teve sua partida dada em uma conferência acadêmica. 
Em seguida decidimos publicar um anúncio a respeito no jornal New York Times. A declaração era 
basicamente simples. A parte que foi mais criticada dizia que havia mais de uma posição católica 
legítima sobre a questão do aborto. Ela mencionava as pesquisas de opinião públicas. As pesquisas 
mostravam que os católicos eram a favor do aborto. A declaração também chamava os bispos a abrir 
um diálogo sobre a questão do aborto, e dizia que a questão do aborto deveria ser abordada dentro da 
comunidade católica de modo que as pessoas pudessem expressar-se a respeito e trabalhar com a 
mesma. A declaração também exortava os bispos a não penalizar ninguém, que a penalização dos 
católicos que eram a favor do aborto não era o caminho a ser trilhado. Isto é essencialmente o que a 
declaração dizia. Nenhuma pessoa que tivesse assinado a declaração estaria assinando que sua posição 
seria a favor do aborto. A declaração não dizia que a posição a favor do aborto era a posição correta. 
Ela simplesmente enumerava uma série de fatos e pedia o diálogo em uma abordagem não punitiva.  

 



 23

O Vaticano não fêz nada. Ninguém fêz nada. Quero dizer, houve muito pouca reação. 
Conseguimos uma pequena cobertura na imprensa. Depois das eleições, o Vaticano escreveu para os 
superiores das ordens religiosas que tinham membros que haviam assinado a declaração e disse: 
"Vocês devem fazer com que estas mulheres se retratem".  

 
Existe um órgão dentro do Vaticano chamado Congregação para os Religiosos e Institutos 

Seculares. Este órgão mudou de nome, mas na época o nome era este. E o órgão era encarregado de 
todas as ordens de freiras, os Jesuítas e as Misericórdias, os homens, as mulheres e tudo o mais. E 
assim ela escreveu para os superiores destas comunidades, as madres superioras, as secretarias gerais 
ou como queira chamá-las, e disseram: "Estes membros da sua comunidade assinaram uma 
declaração que apareceu no New York Times, e isto é contra os ensinamentos da Igreja, e nós 
queremos que chamem tal irmã e lhe digam que retrate sua assinatura".  

 
E assim aconteceu que havia vinte e quatro irmãs, havia na realidade vinte e cinco irmãs que a 

assinaram, mas o Vaticano somente identificou vinte e quatro. Havia uma que eles não desconfiaram 
que fosse uma irmã. E havia também dois irmãos e dois sacerdotes que também haviam assinado a 
declaração. Para resumir, os padres e os irmãos se retrataram. Eles me chamaram pelo telefone. 
Mandaram cartas para mim dizendo que eu retirasse seus nomes da declaração. OK. Mas as mulheres 
não quiseram se retratar, e assim seguiu-se uma guerra de dois ou três anos e negociações com o 
Vaticano sobre o que iria acontecer. E tudo foi muito, muito público. Uma das coisas sobre a 
organização e os esforços para reformar a Igreja Católica é não deixar as coisas acontecerem em 
segredo. Nós sabíamos que o New York Time era o nosso melhor amigo. Você sabe, a batalha pela 
reforma da Igreja Católica tem que ser feita nas páginas dos jornais e na TV e no rádio porque nós não 
temos acesso aos mecanismos da Igreja, e assim temos que usar os mecanismos seculares para 
conseguir veicular a mensagem.  

 
Assim tudo isso foi colocada nas páginas de todos os jornais dos Estados Unidos. As freiras 

foram identificadas. Houve conferências de imprensa. Houve de tudo, e assim tudo isso foi um 
momento enormemente importante. Foi provavelmente o momento de coroação da solidificação do 
reconhecimento que os católicos eram a favor do aborto. Você sabe, quando as Católicas pelo Direito 
de Decidir começaram, todos acreditavam que os católicos não eram a favor do aborto, e que os 
católicos faziam o que os bispos lhes diziam para fazer. E assim o processo de fundação das CDDs até 
1984 foi um processo de tornar tudo isso visível e tornar conhecido para todo mundo que nós católicos 
fazemos o que queremos.  

 
Eu penso que sempre fêz parte de nossa estratégia reconhecer que há pessoas a quem você pode 

alcançar e pessoas a quem você não pode alcançar. Nós sempre estivemos conscientes, desde o início, 
que há muito mais pessoas ambivalentes na questão do aborto do que foi geralmente reconhecido pelo 
movimento a favor do aborto. Durante anos nós sempre achamos que estes eram em torno de 75%. 
Assim, sempre fomos a maioria. A realidade é que cerca de 20% das pessoas são decididamente a favor 
do aborto e 10% são decididamente anti aborto. Este número aumentou. Mas o resto, os outros 60%, 
eles são a favor do aborto. Eles não são decididamente a favor do aborto, para eles o aborto é uma coisa 
terrível, mas eles não gostariam que fosse ilegal, eles são ambivalentes. E a missão das Católicas pelo 
Direito de Decidir é alcançar estas pessoas.  

 
- Sim, e uma das coisas que me fascinaram na Internet foi toda a questão da animação, em que 

momento a alma é introduzida, toda a questão do início da vida e de quando um feto se torna bebê.  



 24

 
- Bem. nós tratamos disto, nós somos as pessoas no movimento que temos que dizer que você 

deve tratar da questão do feto. Você sabe, nós nunca ganharemos este negócio se nós deixarmos os 
fetos com eles.  

 
- Eles tem imagens dos coraçõezinhos batendo, dos dedinhos, e outras coisas assim.  
 
- Você sabe disso. Quando você contrapõe um feto contra uma mulher a mulher perde. Você 

sabe disso. Bebês contra mulheres, os bebês vencem. Sempre. Então nunca pareceu para nós que você 
poderia ignorar isso. Agora, com certeza, como católicas, nós somos mais forçadas a tratar com a 
questão do feto, porque a apresentação pública do argumento dos bispos diz que o aborto é um 
assassinato, abortar é matar, a vida começa na concepção. Nosso trabalho tem sido colocar esta questão 
em primeiro plano desde uma perspectiva católica. Você também sabe disso. A perspectiva católica é 
um bom lugar para começar, tanto em termos filosóficos, sociológicos como teológicos, porque a 
posição católica é a posição mais desenvolvida. Assim, se você puder refutar a posição católica, você 
refutou todas as demais. OK. Nenhum dos outros grupos religiosos realmente têm declarações tão bem 
definidas sobre a personalidade, quando a vida começa, fetos e etc. Assim, se você derrubar a posição 
católica, você ganha.  

 
- E assim esta declaração de 1984 trouxe tudo para a arena pública.  
 
- E também, novamente, mostrou a diferença que há entre homens e mulheres, porque aqui você 

tem quatro rapazes que imediatamente fizeram o que o Vaticano lhes ordenou que fizessem e estas 
vinte e quatro mulheres que disseram: "Não, nós não vamos nos retratar".  

 
O caso foi que o Vaticano perdeu um grande tempo, eles perderam um grande tempo em termos 

de sua autoridade, porque eles não conseguiram obter o que eles queriam. E um par delas eram 
teimosas. As duas que eram de West Virginia eram as melhor conhecidas. Foram elas que escreveram o 
livro "Não Voltar Atrás", Barbara Ferraro e Patricia Hussey. Elas foram asa únicas que disseram 
desde o início: "Olhem, não somente nós não queremos dizer a eles que aceitamos os ensinamentos 
da Igreja, como também queremos dizer a eles que nós somos a favor do aborto".  

 
No final a comunidade as apoiou porque a questão, novamente, era uma questão de poder. A 

questão era quem estava no controle, a comunidade ou o Vaticano.  
 
O Vaticano, pela lei canônica, não tem o direito de demitir uma irmã de uma ordem. É a ordem 

que demite a irmã. O Vaticano pede à ordem que demita a irmã. Se a ordem diz não, o Vaticano tem 
um recurso, mas o recurso não é demitir a irmã, o recurso é demitir a superiora. Assim a batalha passou 
para um outro nível além do nível do aborto. A batalha foi a das comunidades religiosas afirmando sua 
autoridade dentro do direito canônico de decidir quem é membro de sua comunidade e quem não é 
membro de sua comunidade. No fim as superioras acabaram dizendo: "Nós não vamos demitir as 
irmãs". A superiora das irmãs mostrou o pescoço, desafiou o Vaticano. E ela venceu. Todas venceram. 
Quando tudo estava acabado e a comunidade havia vencido, as duas irmãs que deviam ter sido 
demitidas pediram dispensa e agora não são mais freiras. São apenas duas mulheres administrando uma 
casa de desabrigados em West Virginia.  

 
- Certo, E o que significou para a sua organização o fim desta discussão?  



 25

 
- Muito mais visibilidade, muito mais discussão sobre o tema do aborto, muitos mais aliados 

para a organização. Para a maioria de 90%, tudo terminou positivamente, para uma minoria de 10% 
houve um ressentimento de quem achou que colocamos as irmãzinhas em apuros. Nós teríamos usado 
delas. Mas não foi isso, foi tudo muito importante e um excelente momento.  

 
- Gostaria que nos falasse também sobre o trabalho internacional, sobre como as Católicas pelo 

Direito de Decidir se moveram para fora dos Estados Unidos. 
 
- Penso que houve duas coisas que deram a impulso para que entrássemos no trabalho 

internacional. A primeira foi o Papa João Paulo II. Este homem é hoje o Papa que governou a Igreja 
por mais tempo e também foi o primeiro Papa que realmente utilizou-se da tecnologia moderna e 
entendeu o seu papado como num fenômeno mundial, um ministério internacional, em vez de ver-se a 
si mesmo como alguém que tivesse que gastar todo o seu tempo em Roma, governando a Igreja desde 
Roma. Trata-se de um Papa que viajou em todo o mundo, que reafirmou os ensinamentos contra, ou 
melhor, as posições, a mentalidade pela qual a sexualidade, a reprodução, os direitos reprodutivos, a 
sexualidade, o controle da natalidade e o aborto eram vistos como males principais a serem combatidos 
no mundo moderno. Ele considera o seu papado como algo contra cultural, considera a Igreja como um 
farol em uma cultura que se desenvoloveu de modo equivocado, uma cultura moderna em que o 
liberalismo, o individualismo, o hedonismo, et cetera, são todos dominantes, e na qual a Igreja deveria 
ser o símbolo contra tudo isto. E por isso ele viajou para o mundo afora, de um modo em que a crítica 
ao aborto, a crítica da sexualidade, a crítica do controle de natalidade é uma parte muito dominante da 
sua mensagem, onde quer que ele vá. Há uma certa lógica em tudo isso. Este tipo de mensagem 
repetido em todo o mundo de um modo muito consistente faz parte de uma visão mais geral em que o 
sofrimento é visto como um bem. Agora que o papa está tão debilitado fisicamente, ele se vê a si 
mesmo como um símbolo visível para os católicos do valor do sofrimento no mundo. Quando 
entendemos que esta é a mente do homem, podemos perceber imediatamente que trata-se de uma visão 
construída de um modo muito estreito quando comparado com os interesses da maior parte da 
comunidade moderna que deseja aliviar o sofrimento, e em termos do papel que a saúde reprodutiva e a 
capacidade de controlar a fertilidade desempenha no alívio do sofrimento das mulheres e das famílias, 
particularmente no mundo em desenvolvimento. Podemos ver que tudo está pronto para um conflito de 
grandes proporções nestes assuntos. Este Papa está viajando em todo o mundo e está pregando contra 
tudo o que nós acreditamos.  

 
Um dia nós recebemos de um grupo na Colômbia uma cópia de uma de nossas publicações que 

alguém traduziu para o espanhol. O texto apareceu de repente na minha mesa. Isto me fêz pensar: 
"Bem, pode ser que o que nós temos nas Católicas pelo Direito de Decidir seja importante e possa 
ser aplicado a outras pessoas no mundo".  

 
- A maioria dos católicos romanos não vive na América Latina? 
 
- Sim, eu penso que sim. Li sobre isto recentemente. É uma grande população, e são católicos. 

Isto me fêz pensar, a mim e às demais na organização, se as Católicas não deveriam ser ativas em 
outras partes do mundo, particularmente na América Latina, por esta ser tão católica. Estávamos 
preocupadas. Como um tipo de católicas liberais e progressistas, nós estamos muito envolvidas em 
todas as questões que dizem respeito ao imperialismo cultural, o diálogo norte sul e o papel dos 
americanos nestes enormes problemas, especialmente no campo da saúde reprodutiva. Todas estas 



 26

questões estavam nas nossas mentes como uma organização americana. Tínhamos o direito de 
desempenhar um papel nas questões relacionadas com a saúde reprodutiva no mundo em 
desenvolvimento? E como iríamos fazer isso? Somos, em primeiro lugar, americanas ou católicas? Se 
fizéssemos isto como americanas, o que significaria fazer isto como americanas? Se fizéssemos isto 
como católicas, o que significaria fazê-lo como católicas? Poderíamos apresentar-nos a nós mesmas 
como parte da única Igreja santa, apostólica e universal atuando em conjunto com as pessoas que 
participam de nossos valores como católicas, em vez de bolivianas e norte americanas? 

 
Fui eu mesma que conduzi o processo e, assim, comecei a viajar na América Latina, para fazer 

conferências e encontros. Pegava no telefone e conversava com tal e tal pessoa. Perguntava se elas 
conheciam quem poderia estar interessada. 

 
Gastamos nisso cerca de um ano. Então tivemos uma conferência nacional entre as Católicas 

pelo Direito de Decidir e convidamos uma dúzia das pessoas que encontramos nas viagens para a 
conferência onde participariam de um encontro de dois dias em que discutiríamos se as Católicas pelo 
Direito de Decidir seriam ou não importantes na América Latina, e que tipo de coisas nós poderíamos 
fazer. 

 
O fato é que nos Estados Unidos apenas 23 por cento da população é católica. Apesar de que 

somos a maior igreja individual da América, nós ainda somos somente 23% da população. Assim, ser 
uma Católica pelo Direito de Decidir em um país onde não se é a religião única ou dominante tem um 
certo significado. Que significado teria ser uma Católica pelo Direito de Decidir em um país onde 90% 
das pessoas são católicas? 

 
Ficou evidente que todos pensavam que seria importante levar estas idéias adiante. O trabalho 

que fazíamos em termos de articular como alguém poderia ser católica e a favor do direito de escolha 
tinha valor universal. Não há diferença entre a posição católica no México e a posição católica nos 
Estados Unidos. O trabalho que fazemos não está ligado aos Estados Unidos, está ligado à teologia, e 
sob este ponto de vista, levar o trabalho para a América Latina, na opinião de todos, fazia muito 
sentido, 

 
Encontrei em uma conferência feminista na Costa Rica uma média uruguaia, uma médica 

católica e feminista, chamada Cristina Grela, que pensava que ela fosse a única pessoa no mundo que 
tinha pontos de vista ao mesmo tempo católicos e a favor do direito de decidir, e que concordou em 
tornar-se a representante regional para a América Latina para as Católicas pelo Direito de Decidir. E foi 
assim que começamos. Começamos no Uruguay, que, com certeza, é um excelente ponto de partida, 
porque o Uruguay é o país menos católico em toda a América Latina, e que possui as leis mais 
progressistas do continente. Ali não há barreiras para se trabalhar, e os bispos não tem tanto poder 
como em outros países. O Uruguay foi fundado como um estado moderno pela Maçonaria, e nunca teve 
laços profundos com a Igreja. E assim Cristina Grela começou o processo de viajar pela América 
Latina, desenvolvendo publicações, listas de correio e iniciando grupos.  

 
Conseguimos, ao longo dos anos, obter financiamentos significativos, em nossa perspectiva. 

Quero dizer, não são financiamentos significativos do ponto de vista de organizações como o Conselho 
Populacional ou a Fundação Pathfinder, mas foram financiamentos muito bons por parte das fundações 
Hewlett, Packard e Ford. A Fundação Ford foi a nossa grande fundação financiadora. A Fundação Ford 
ajudou as Católicas pelo Direito de Decidir a tornar-se internacional e a trabalhar na América Latina. 



 27

Eles foram nossa principal ajuda. José Barzelatto, que foi o diretor do programa da Fundação Ford 
quando este foi revitalizado no final dos anos 80, enxergou que nós realmente tínhamos os meios 
necessários para desenvolver grupos fortes no México, no Brasil e um escritório regional no Uruguay.  

 
À medida em que o tempo foi passando, na Bolívia formou-se um grupo de Católicas pelo 

Direito de Decidir muito forte, e em seguida surgiram grupos menores e menos financiados na 
Argentina, na Colômbia, no Chile e no Perú. Agora estamos começando algum trabalho na América 
Central fora do eixo mexicano, ou do grupo mexicano. Alguns destes grupos são proporcionais, eu 
diria, ao do México, em termos de poder e dinheiro. O programa do México tem um orçamento 
próximo a um milhão de dólares por ano.  

 
A realidade do movimento das Católicas pelo Direito de Decidir é que ele depende totalmente 

em encontrar a pessoa certa. Trata-se de uma realidade muito diferente de qualquer outro grupo. As 
Associações de Planejamento Familiar, os Conselhos Populacionais, qualquer uma destas organizações 
tem uma possibilidade real de contratar profissionais. Para algumas pessoas isto será uma paixão e um 
engajamento, mas para outras será apenas um emprego. Elas poderiam estar trabalhando com a mesma 
facilidade para a Cruz Vermelha Americana, para a Cruz vermelha Internacional, para o movimento 
ambientalista ou qualquer outra coisa mais, com responsabilidade, mas antes de tudo como 
profissionais. Mas para as Católicas pelo Direito de Decidir tem que ser um engajamento. Não há 
nenhuma maneira pela qual você pode trabalhar para as Católicas pelo Direito de Decidir sem estar 
primeiro e acima de tudo total e apaixonadamente engajada por todos estes temas.  

 
Em primeiro lugar, quem trabalha aqui destrói todas as oportunidades de obter qualquer outro 

emprego no mundo. Eu, e muitas de minhas aliadas, nunca mais serão empregadas por mais ninguém. 
Às vezes minha equipe se preocupa pensando que vou abandoná-las. Inaginam que a Planned 
Parenthood, este grupo ou aquele outro irão contratar-me porque faço um bom trabalho. Mas a 
realidade é que ninguém me contrataria, porque nenhuma instituição deseja pessoas tão independentes. 
Vejo a mim mesma como uma profeta. Pode ser piegas, mas é a realidade, é isto o que eu sou. Vejo 
meu trabalho na tradição profética dentro da religião, e eu seria isto onde quer que eu trabalhasse. E é 
isto o que são as pessoas que trabalham para as Católicas pelo Direito de Decidir ou com as Católicas 
pelo Direito de Decidir em todo o mundo. Isto é verdade também para todas as pessoas neste 
movimento, as muitas pessoas que trabalharam em questões populacionais, de planejamento familiar e 
saúde reprodutiva, que se colocaram no centro de controvérsias, adotaram posições impopulares, quer 
eu concorde com as suas posições ou não, e arruinaram as suas carreiras. 

 
Até agora eu tenho tido sorte, porque posso dizer que encontrei os recursos pelos quais eu posso 

viver e realizar este trabalho por tanto tempo quanto eu queira e porque toda a instituição é uma 
instituição profética. Não é como se eu estivesse trabalhando para a USAID [United States Agency for 
International Development] e eu fosse independente dentro da USAID. Aqui eu sou a chefe de uma 
organização independente. É aqui onde começamos. Temos que achar alguém, somos cepas raras, 
temos que achar pessoas que queiram fazer este trabalho, que sejam católicas, que sejam feministas, e 
que queiram continuar a identificar-se com a Igreja.  

 
- Vocês trabalharam em outros lugares além da América Latina? 
 
- Estamos trabalhando agora na África. Estamos trabalhando na Europa, mas a Europa é uma 

situação muito diferente. Na Europa nós simplesmente contratamos uma pessoa que é nossa 



 28

representante européia. Na essência, trata-se de um membro das Católicas pelo Direito de Decidir que 
trabalha em Paris. Não há nenhuma iniciativa para formar grupos na Europa. É um trabalho de 
representação, mas fazemos muitos trabalhos na Europa e junto à União Européia. 

 
Começamos a trabalhar na África há apenas dois anos. Sempre tivemos medo de trabalhar na 

África porque ali o catolicismo é extremamente conservador. Não sabemos se teríamos a habilidade de 
fazer o trabalho e de fazê-lo bem feito. Não queremos ir e cometer erros. Não temos a mesma 
possibilidade de cometer erros como muitas outras organizações fazem. Temos mais inimigos, mais 
inimigos poderosos que nos querem destruis, que nos observam e nos monitoram mais do que a 
qualquer outra organização.  

 
- E sobre a Conferência do Cairo, aquela que mudou as Nações Unidas? 
 
- Em primeiro lugar, antes de tudo, em um certo sentido, a Conferência do Cairo começou no 

Rio de Janeiro. Rio de Janeiro foi o momento precursor do debate que deveria acontecer no Cairo. Rio 
de Janeiro foi o momento em que percebemos que o Vaticano estava na mesma cama com as 
feministas.  

 
No Rio de Janeiro o Vaticano estava dizendo que era contra que a população fosse articulada 

como uma causa, não necessariamente a principal, mas como uma causa da degradação ambiental. Que 
a população não era o problema. Quando a Igreja Católica tomou esta posição, as feministas tomaram 
muma posição semelhante, isto é, que objetivamente o tamanho e o crescimento da população não 
podia ser a causa da degradação ambiental, da instabilidade econômica, das ameaças à segurança dos 
Estados Unidos, et cetera.  

 
E além disso havia a outra posição que dizia que a solução para os problemas ambientais, a 

pobreza, et cetera, não era reduzir o número das pessoas. O principal problema eram os interesses das 
grandes empresas. O principal problema com o deflorestamento não estava em que as pessoas pobres 
praticavam queimadas porque tinham muitos filhos. O maior problema eram os interesses das 
empresas, como as japonesas, que destruíam as florestas. E o problema no mundo é que nós, os 
poderosos, não temos poder suficiente sobre as empresas para fazê-las parar. 

 
Mas, se mesmo sabendo disso, nós, os poderosos, não temos poder suficiente para fazer parar as 

empresas, temos poder suficiente para fazer com que os pobres tenham menos filhos, voluntariamente 
ou não. Assim, mesmo reconhecendo que os esquerdistas e os ativistas afirmam que esta estratégia é 
eticamente problemática, esta é a única solução que podemos implementar.  

 
Foram estas as posições que vieram à tona no Rio de Janeiro.  
 
As mulheres que estiveram presentes no Rio de Janeiro eram as da ala radical do movimento da 

saúde da mulher e do movimento feminista, predominantemente mulheres do terceiro mundo com 
algum envolvimento com a IWHC [International Women's Health Coalition]. Sua mensagem foi 
tipicamente uma mensagem do terceiro mundo. Não é possível usar as mulheres como instrumentos do 
desejo de construir um melhor meio ambiente.  

 
Assim havia uma convergência entre as feministas e o Vaticano, porque tanto as feministas 

quanto o Vaticano estavam dizendo as mesmas coisas mas com diferentes objetivos e diferentes 



 29

valores, mas para as pessoas cujo paradigma era um paradigma populacional, não fazia muita diferença 
se estas duas outras posições fossem muito diferentes. Assim surgiu uma grande preocupação nos 
Estados Unidos para tentar fazer alguma coisa entre o Rio de Janeiro e o Cairo para acabar com a 
tensão entre as feministas da comunidade da saúde da mulher, os estabelecimentos populacionais e os 
ambientalistas. Os poderosos não queriam ir para o Cairo com todas estas pessoas brigando entre si 
sobre estas questões.  

 
O papel decisivo que a Fundação Ford e a Fundação MacArthur representaram neste momentro 

para mudar quem estaria na mesa é uma parte do quadro mais amplo dentro do qual as Católicas pelo 
Direito de Decidir estão inseridas. Porque na realidade estas tensões haviam existido sempre. As 
feministas estavam dizendo estas coisas desde a Conferência de Bucareste. A realidade é que, antes do 
Rio de Janeiro, os grupos feministas, centrados nas mulheres, orientados para os direitros reprodutivos, 
com sentimentos opostos ao controle populacional, nunca tinham tido a oportunidade de senterem-se à 
mesa. Ademais, elas também não tinham dinheiro. A Fundação Ford e a Fundação MacArthur nos anos 
80, mais exatamente da metade dos anos 80 em diante, começaram a fazer investimentos substanciais 
em grupos feministas internacionais ligadas à saúde e aos direitos reprodutivos. Foi desta maneira que 
nos tornamos internacionais, e as Católicas pelo Direito de Decidir foi uma das partes beneficiárias 
desta grande controvérsia, no sentido em que nos tornaríamos parte desta força que iria lutar por uma 
mudança de paradigma. Na verdade, nós nos tornamos uma parte deste novo paradigma.  

 
Agora nós, as mulheres, existíamos. Havia uma Joan Dunlop, uma Adrienne Germaine, uma 

Carmen Barroso, uma Sonia Correia, e podemos continuar mencionando uma Bella Abzug, uma Rachel 
Kyte e todos os integrantes daquele amplo movimento de mulheres que foi fundado, que se 
profissionalizou, e que agora podia tomar seu lugar junto à mesa. E nós estávamos ali. As Católicas 
pelo Direito de Decidir era uma parte daquilo tudo. Estivemos no pós-Rio, no-pré Cairo, e todos 
estavam preocupados porque estas vozes iriam silenciar os planejadores familiares e os 
populacionistas. Em meu papel de profeta, de pioneira, de provocadora, de pessoa que rasga o 
envelope, de pessoa que diz que o imperador está nú, de comunicadora, de educadora, de agente de 
mudanças, de tudo isso, minha experiência foi que podemos mover as pessoas muito mais fazendo 
perguntas do que dando-lhes respostas. Se conseguimos compreender qual é a pergunta certa que fará 
as pessoas pensarem sobre algo que até aquele momento elas foram incapazes de pensar, isto irá 
empurrá-las para fora do armário em que haviam decidido viver. E neste momento nós realmente 
fizemos o trabalho. Na Conferência do Cairo uma destas perguntas foi como pode um Estado que tem 
apenas mil cidadãos, dos quais apenas dez são mulheres, dos quais todos são homens, e que não possui 
qualquer problema populacional, ter tanto a dizer em uma conferência populacional? Pois é isto o que é 
o Vaticano.  

 
E, você sabe, esta é a questão.  
 


